=

ECOLOGIA INTEGRAL EN FRAY JUAN DE LA CRUZ:
LA RAIZ COSMICA, EVOLUTIVAY ANTROPOLOGICA
DEL SER HUMANO

Carmen Velayos-Castelo
Javier Romero
Universidad de Salamanca

La existencia de problemas ecoldgicos que afectan a las sociedades huma-
nas y no humanas como el cambio climdtico antropogénico, el agotamiento de
recursos naturales, la contaminacién o la pérdida de biodiversidad a gran escala,
preocupa también a las principales religiones del mundo. Pero a diferencia de
las religiones orientales o las creencias del paganismo antiguo, las religiones mo-
noteistas han tenido mala prensa en los primeros afios del “movimiento verde”.
Desde luego, a una persona preocupada por el medio ambiente le resulta mds
facil congeniar con las creencias del budismo, el hinduismo, el taoismo u otros
cultos como la exaltacién a la Madre Tierra (Pachamama), que con el cristianis-
mo. Este hecho se plasma tempranamente en varias criticas e incluso en algunos
libros de referencia, como el de John Passmore, donde llega a afirmar que el pen-
samiento cristiano estd incapacitado para adquirir un “tono verde” a menos que
deje de ser caracteristicamente cristiano, abandonando para ello el sentido de la
singularidad metafisica del hombre como “hijo de Dios” (Passmore, 1978: 209).

Entre todas las criticas, tal vez la més incisiva fuera aquella que en 1967
lanzara el profesor Lynn White de la Universidad de California. Fruto de una
conferencia de 1966, White afirmé que en la raiz de muchos de los problemas
ecoldgicos estd la arrogancia del cristianismo frente a la naturaleza, viendo en la
tradicién judeocristiana un camino abierto para la explotacién humana sobre la
Tierra. En sus palabras:

El cristianismo es la religién mds antropocéntrica que el mundo ha conocido,

especialmente en su forma occidental. Ya en el siglo 11, tanto Tertuliano como San
Ireneo de Lyon insistian en que cuando Dios formé a Addn, presagiaba la imagen


Usuario
Nota adhesiva
Actas: «Que ya solo en amar es mi ejercicio». Doctrina y pensamiento. Actas del VI Congreso Mundial Sanjuanista en Ávila, 29 de agosto a 4 de sept. de 2022

Editorial: Grupo Editorial Fonte - Monte Carmelo

ISBN: 978-84-19307-93-4

Año de publicación: 2023

Páginas: 179-195

San Juan de la Cruz no solo nos ofrece un sistema de pensamiento místico, sino que la amplitud de su doctrina es un referente fundamental para la comprensión de todo el proceso místico, así como de la transformación progresiva de la persona humana. Lo que se pretende con este 6º Congreso Mundial Sanjuanista es una aproximación interdisciplinar a la doctrina y pensamiento del Santo, que nos permita profundizar en el proceso espiritual y místico de la persona, y sus consecuencias prácticas para la vida en nuestros tiempos.


180 17° PARTE. PROFETA Y PASTOR

del Cristo encarnado, el Segundo Addn. El hombre comparte, en gran medida, la
trascendencia de la naturaleza de Dios. El cristianismo, en contraste absoluto con el
paganismo antiguo y las religiones de Asia (exceptuando, quizds, el zoroastrismo), no
s6lo establecié un dualismo entre el hombre y la naturaleza, sino que ademds insisti6
en que es voluntad de Dios que el hombre explote la naturaleza para sus propios fines

(White, 1967: 1205).

Diversos argumentos en pro y contra tal acusacién se han llevado a cabo
en las dltimas décadas'. A ello contribuyé ya poco después de la publicacién
del articulo de 1967 la contestacién de Lewis W. Moncrief (1970). Este autor
introducia muchas mds variables en el dibujo algo simplista de White, esto es:
tradicién judeocristiana —ciencia y tecnologia— degradacién medioambiental.
Si esto fuera asi, no podria hablarse de alteracién humana de la naturaleza en
la Antigiiedad previa al desarrollo de dicha tradicién, sino de una convivencia
idilica entre el hombre y su entorno, cosa que resulta dificil de creer. La caza
prehistérica, la intervencién egipcia en el rio Nilo o los sacrificios de animales y
nifios, por ejemplo, son anteriores al judeocristianismo. De esta manera, en las
Gltimas décadas y gracias a numerosos trabajos de exégesis histérico-critica, teo-
logia sistemdtica, historia y filosofia, este tal vez precipitado primer planteamien-
to de White, y otros, ha ido matizdndose y contextualizindose con el tiempo.

Por una parte, numerosos tedlogos y pensadores creyentes (y no creyentes)
aceptaron desde un primer momento el desafio de los criticos a la hora de pensar
y ofrecer una posible respuesta a sus objeciones. Por otra parte, la preocupacién
por el medio ambiente ha ido “institucionalizdndose” y “formalizdndose” en el
cristianismo en los dltimos afos, como muestra la famosa enciclica verde del
papa Francisco que tiene, como una de sus metas, concienciar a creyentes y no
creyentes para conjuntamente “delinear grandes caminos de didlogo que nos
ayuden a salir de la espiral de autodestruccién en la que nos estamos sumer-
giendo” (Francisco, 2015: 127). A este documento se une el mensaje para la
“proteccién de la Creacién” que, en un sentido ecuménico, promulgaron con-
juntamente en 2021 el papa Francisco, el patriarca ortodoxo de Constantinopla,
Bartolomé I, y el arzobispo de Canterbury, Justin Welby?.

Al fin y al cabo, la justificacién de la explotacién y el dominio del ser hu-
mano sobre la naturaleza, que tantos achacan al judeocristianismo desde el relato
del Génesis, sresponde mds bien a una distorsién del mensaje central por parte de

! Sintetizados, por ejemplo, en Gémez-Heras (1997: 46-47; 2010: 121 y ss.).

% Ver al respeto: https://press.vatican.va/content/salastampa/es/bollettino/pubblico/2021/09/07/mens.html.
Hay que destacar que, con anterioridad, Juan Pablo II firmé junto a Bartolomé I la Declaracién de Venecia de
2002, asi como Benedicto XVI la Declaracion de El Fanar de 2006 o anteriormente Francisco la Declaracion
apostdlica de Jerusalén de 2014.


https://press.vatican.va/content/salastampa/es/bollettino/pubblico/2021/09/07/mens.html

ECOLOGIA INTEGRAL EN FRAY JUAN DE LA CRUZ: LA RAIZ COSMICA, EVOLUTIVA Y ANTROPOLOGICA DEL SER HUMANO 181

algunos creyentes y no creyentes? Si parece claro que determinadas lecturas de al-
gunos textos biblicos, seguramente sesgadas, “pudieron condicionar tanto un tipo
de actitud dominadora como la creencia en la posicién ontolégica y moralmen-
te privilegiada del ser humano frente al resto de las criaturas” (Velayos-Castelo,
1996: 72). Pero, tal como indica la exégesis moderna, el Génesis “no puede uti-
lizarse como argumento en favor de un dominio impositivo y dictatorial del ser
humano sobre la naturaleza”, sino que mds bien abre un espacio de responsabili-
dad “hacia la utopia de la reconciliacién con la naturaleza” (Pikaza, 1997: 222).
Para el prestigioso exégeta Herbert Haag, el llamado “mandato cultural” dado
por Dios a Addn y Eva, esto es, un posible mandato divino para llenar, someter y
gobernar la Tierra, presente en el Gen 1,28, “no se puede deducir de este texto”

(Haag, 1992: 141).

Ademis, desde el punto de vista histérico, con el cambio de paradigma cam-
bia también la perspectiva de andlisis. El te6logo Hans Kiing, siguiendo al filé-
sofo de la ciencia Thomas Kuhn, ha identificado el cambio de paradigmas que
se han dado en la historia del cristianismo, desde un paradigma protocristiano-
apocaliptico en los primeros siglos hasta el paradigma ecuménico actual después
del Concilio Vaticano 1I, sin olvidar al respecto el paradigma cristiano-helenista,
el paradigma romano-catélico medieval, el paradigma reformador-protestante y
el paradigma moderno-ilustrado (Kiing, 1997). Es desde esta panordmica desde
donde entendemos la influencia de determinadas categorias filoséfico-teoldgicas
en la religién cristiana. Asi, por ejemplo, la forma de posicionar al ser humano en
relacién con la naturaleza y con el Dios de Abraham estuvo, hasta bien entrado
el siglo xx, impregnado con categorias helenisticas y medievales que incentivaron
y reforzaron diferentes dualismos y fronteras creenciales (Velayos Castelo, 2013).

Estas revisiones exegéticas, filoséficas e histdricas nos dan una pista de algu-
nos caminos abiertos en los dltimos afos a la hora de intentar salir del “discurso
de dominio” que se puede extraer de algunos relatos literalitas del Génesis. Aparte
de estas consideraciones, el papel que algunos autores y autoras de la espiritua-
lidad cristiana han tenido a la hora de narrar y cantar las “correctas relaciones”
con una naturaleza creada por Dios, nos dan muestra de una sensibilidad especial
para entender y sentir la naturaleza “como un libro abierto en cuyas letras todo
hombre puede leer las maravillas de Dios” (Gémez-Heras, 2010: 135).

Como propuestas de espiritualidad ecoldgica, desde Benito de Nursia has-
ta Teilhard de Chardin, sin olvidar a Kevin de Glendalough, Isaac de Ninive,
Hildegarda de Bingen, Francisco de Asis, Teresa de Jests, fray Juan de la Cruz,
la iroquesa Catalina Tekakwitha o Teresa de Lisieux, entre otros, el papel de las
tradiciones espirituales cristianas cobra o#7a voz para el “pensamiento verde” mds
alld de las criticas de White y otros autores.



182 17° PARTE. PROFETA Y PASTOR

En este trabajo de investigacién nos proponemos rescatar la figura de fray Juan
de la Cruz y su propuesta de una espiritualidad ecoldgica integral. Su voz ha pasado
desapercibida para el “pensamiento verde” de las tltimas décadas, que veia en el
Cintico de las Criaturas de Francisco de Asis la culminacién cristiana sobre estos
temas. Recientemente, y sobre todo después de la enciclica verde del papa Francisco
donde cita explicitamente la visién de Juan de la Cruz (Francisco, 2015: 176), la
figura del mistico carmelita empieza a ser tomada en cuenta, aunque ya tenemos
pioneros estudios sobre este tema a finales del siglo xx (Vicente Rodriguez, 1987).

En primer lugar, presentamos algunas caracteristicas propias que distinguen
y resaltan la figura de fray Juan de la Cruz respecto a otros autores y autoras con-
templativos cristianos. A diferencia, por ejemplo, de Francisco de Asis, Juan de
la Cruz es un hombre del Renacimiento, con una visién cosmolégica diferente,
donde los humanos ya no ocupamos un lugar central en el Cosmos. En segundo
lugar, destacamos la posicién de fray Juan respecto a la Creacién y las criaturas,
como una relacién constante de amor y didlogo. Finalmente, posicionamos la
figura de fray Juan de la Cruz en el “pensamiento verde” como un autor no
antropocentrista sino teocentrista. El respeto hacia la naturaleza no humana es
la consecuencia o el efecto sobrevenido del deseo por la unién con Dios (Torres
Marcos, 1991: 222). El alma conoce a sus criaturas en el amor a Dios porque el
Amado es las montanas, los rios o el silbo de los aires.

1. De la mistica medieval del cosmos finito a la mistica moderna
del cosmos infinito

Francisco de Asis ha sido presentado durante décadas como la figura mds
importante del cristianismo verde. Incluso para L. White es el punto de partida
a la hora de buscar un “santo patrén a los ecologistas” (White, 1967: 1206). Asi
fue asumido, entre otros, por los papas postconciliares Benedicto XVI y Fran-
cisco desde que en 1979 fuera proclamado “patrono de la ecologia® por Juan

Pablo II (Juan Pablo II, 1979).

Si bien la breve oracién biblico-litirgica del Cdntico de las Criaturas de
Francisco de Asis ha influenciado a generaciones de creyentes y no creyentes con
sensibilidad ecoldgica, “lejos de estar solo, es inicamente una figura entre una
tradicién completamente desarrollada de apreciacién cristiana de la naturaleza
como Creacién de Dios” (Bratton, 1988). Al fin y al cabo, por citar algunos
ejemplos, Benito de Nursia, Kevin de Glendalough, Isaac de Ninive o Hildegar-
da de Bingen ya dejaron constancia de estas ideas con anterioridad. No agotaron
el tema, igual que no agotd el tema Francisco de Asis como vemos en algunos
desarrollos posteriores llevados a cabo en el Renacimiento (Teresa de Jests o fray



ECOLOGIA INTEGRAL EN FRAY JUAN DE LA CRUZ: LA RAIZ COSMICA, EVOLUTIVA Y ANTROPOLOGICA DEL SER HUMANO 183

Juan de la Cruz), Barroco (Catalina Tekakwitha) o siglo xx (Teresa de Lisieux,
Teilhard de Chardin o Thomas Merton), entre otros.

Quiza el mérito principal de Francisco de Asis ha sido sintetizar y expresar
brevemente en 33 versos una tendencia medieval de contemplacién y canto a las
creaturas del cielo (sol, luna y estrellas) y creaturas del mundo (aire, agua, fuego y
tierra), en un sentido de fraternidad-hermandad (Francisco de Asis, 2013: 55-
57). Esta idea conduce hacia una alabanza cosmica descendente (de arriba a abajo,
desde el sol a la tierra), sin participacién y didlogo con las criaturas, en un sen-
tido jerarquizado de contemplacion pasiva del cosmos como Creacién. Ademds,
esta visién responde a un universo finito, es decir, a un cosmos estructurado en
dos esferas concéntricas como gustaba dividir a los autores de la época (supra-
lunar o celeste y sublunar o terrestre), asumido por Francisco de Asis a la hora
de cantar a las creaturas del cielo (supralunar) y creaturas del mundo (sublunar).

El universo al que se refieren los espirituales medievales, y entre ellos Fran-
cisco de Asis, es un universo estructurado con categorias heredadas de Platén,
Eudoxo de Cnido, Aristételes y Prolomeo. Estos autores ubican a la Tierra en el
centro del universo (geocentrismo), con un punto fijo y esttico. Espacialmente
eterna y finita —la finitud es un requisito indispensable para plantear un centro
geométrico donde ubicar a la Tierra —, esta visién dominé hasta el siglo xv1
(Kuhn, 1996). En estos términos, la antigua finitud del universo grecolatino verte-
br6 el cosmos finito del Dios medieval influenciando a la espiritualidad y a la mistica
de ese tiempo. Por ende, cuando se habla de fraternidad césmica en autores medie-
vales como Francisco de Asis no debemos pasar por alto a qué tipo de cosmos se
refiere: un cosmos finito dualista y jerarquizado donde el ser humano contempla
la naturaleza como Creacién de Dios desde un sentido pasivo y/o recibido.

Fue a partir de la Baja Edad Media cuando esta vision entré en crisis. Y es
que contra lo que pudiera parecer, “la mistica no impide el surgimiento de la
percepcién cientifica de las cosas”, sino que mds bien “marca el inicio de su senda
fecunda” (Gémez Heras, 2010: 145). A diferencia del cosmos medieval, el cos-
mos moderno cambia la Tierra por el Sol como centro del universo (heliocentris-
mo). Esta “revolucién copernicana” (la Tierra se mueve y gira, junto a los demds
planetas, alrededor del Sol), llevé consigo varios adelantos filoséficos y cientificos
sobre la cuestién de la infinitud que plante6 Giordano Bruno a partir del sistema
copernicano y que, de alguna manera, ya estaba presente en el pensamiento de
Nicolds de Cusa cuando rompe con los limites del mundo y traslada el centro a
Dios “que es a la vez circunferencia infinita de todas las cosas” (Cusa, 1957: 83).

En este contexto de cambio se mueve fray Juan de la Cruz. Formado en la
Universidad de Salamanca, conocemos de primera mano que en sus estudios de



184 II° PARTE. PROFETAY PASTOR

Filosofia (1564-1567) y Teologia (1567-1568) cursé la asignatura de Astrologia,
“que cuando llega San Juan de la Cruz la desempefiaba un copernicano: Hernan-
do de Aguilera” (Ferndndez Alvarez, 1984: 633). La influencia de Copérnico
en Juan de la Cruz es evidente como resaltan algunos estudios (Sinchez Lora,
1992), si bien las ideas copernicanas que se manejaban en ambientes filoséficos y
cientificos las interioriza en su propia experiencia mistica como punto de partida
para construir una espiritualidad de alabanza césmica ascendente (de abajo a arri-
ba), donde ahora si hay participacién directa de las criaturas como veremos en
el siguiente apartado. Es mds, en Llama de amor viva encontramos una defensa
explicita de copernicanismo como podemos observar en el siguiente fragmento:
“Al movimiento de la Tierra se mueven todas las cosas materiales que hay en ella”

(LB 4,4; LA 4)%.

Si el cosmos finito influencié en la concepcién del Dios cristiano que te-
nfan los misticos medievales, el cosmos infinito influye en la visién de los mis-
ticos modernos a la hora de estructurar un sistema heliocéntrico que permite
ademis extrapolar esa visién al alma (a la interioridad), cuya capacidad también
es infinita como resalta Juan de la Cruz (2 S 17,8; LB 3,22). No es dificil, a partir
de este punto, observar que la infinitud de Dios que defiende fray Juan influye

hasta el siglo xx en autores como el tedlogo, filésofo y paleontélogo Teilhard de
Chardin (Kelly Nemeck, 1985). En palabras de Sinchez Lora:

Sila fisica de Aristdteles fue capaz de vertebrar el cosmos finito del Dios de Santo
Tomds, no puede sorprendernos que el Dios infinito de San Juan de la Cruz requiera
un cosmos que la revolucién copernicana ha convertido en infinito, ni que extrapole
al alma, un microcosmos infinito habitdculo de Dios infinito, la estructura coperni-
cana y los fundamentos epistemolégicos de la revolucién cientifica moderna [...]. San
Juan de la Cruz asume el heliocentrismo con tales especificaciones y reiteraciones que
necesariamente hay que descartar que se trate de un desliz estilistico o una casualidad

(Sdnchez Lora, 1992: 13, 44-45).

Para fray Juan de la Cruz la bisqueda de Dios se plantea como una bus-
queda de regreso a Dios. Un regreso a partir de la interioridad de uno mismo
(microcosmos), que precisa de la intervencién activa del sujeto segtin leemos en

3 Hernando de Aguilera intervino activamente para que en los estatutos de la Universidad de Salamanca de
1561 se incluyera la obra de Copérnico. Tres afios después, en 1564, Juan de la Cruz empezard sus estudios
universitarios en la ciudad salmantina.

# Las abreviaturas y siglas utilizadas a lo largo del texto siguen el formato estdndar oficial: N = Noche Os-
cura, S = Subida al Monte Carmelo, CA = Céntico Espiritual. Primera redaccién, CB = Cdntico Espiritual.
Segunda redaccién, LA = Llama de Amor viva. Primera Redaccién, LB = Llama de Amor viva. Segunda
Redaccién, P = Poesia, D = Dichos de luz y amor, Ep = Epistolario, etc. La obra de referencia utilizada es:
Juan de la Cruz (2009). Obras Completas de San Juan de la Cruz. Madrid. EDE (62 edicién de José Vicente
Rodriguez y Federico Ruiz Salvador).



ECOLOGIA INTEGRAL EN FRAY JUAN DE LA CRUZ: LA RAIZ COSMICA, EVOLUTIVA Y ANTROPOLOGICA DEL SER HUMANO 185

los primeros versos del Cintico Espiritual (CB 1) y que culmina en una “hermosa
unién” como encontramos al final del Cdntico (CB 36,5) y principalmente en
Llama. Aunque pudiera intuirse cierto neoplatonismo, la herencia de la mistica
neoplaténica renana se descarta desde el principio en varias ocasiones (2§ 7,22;
25 19-22; 35 13,6; CA 37 y CB 5), como igualmente la descarté Teresa de Jests
(Romero, 2021).

También en este punto la mistica de Juan de la Cruz se distancia una vez
mds de la mistica medieval y adquiere autonomia propia. Partiendo de un cos-
mos infinito, con un Dios infinito, la relacién con las criaturas y la naturaleza
finita cambia rozando incluso el panteismo, aunque para evitar la condena fray
Juan afirma que el ser humano no se mueve en la direccién de una unién esen-
cial o substancial, sino que “quedard transformado en Dios por amor” (52 5,3).
Esta nueva relacién en el limite del panteismo, pero sin abrazarlo, pretende unir
al ser humano a Dios de una manera mds intima y efusiva de unién por amor.
Segtin leemos en Llama:

...el entendimiento de esta alma es entendimiento de Dios, y la voluntad suya es vo-
luntad de Dios, y su memoria, memoria eterna de Dios; y su deleite, deleite de Dios;
y la sustancia de esta alma, aunque no es sustancia de Dios, porque no puede sustan-
cialmente convertirse en él, pero, estando unida como estd aqui con él y absorta en él,

es Dios por participacién de Dios (LB 2,34).

Formado en la Universidad de Salamanca, donde la doctrina aristotélico-
tomista impregnaba las aulas salmantinas, Juan de la Cruz probablemente co-
nocia la critica que Tomds de Aquino realizé a la doctrina panteista de Amauri
de Chartes y David de Dinant que identificaron “la identidad de Dios con la

primera materia’ y “pusieron « los drboles y a las piedras el incomunicable Nombre,
es decir, el de Dios” (Aquino, 2007: 81-82; 111). Para el teélogo Hans Urs von
Balthasar el sistema de fray Juan de la Cruz:

...estd animado de un poderoso impulso a superar dos soluciones falaces y contrapues-
tas: la solucién panteista, que para él es error inconcebible, y la solucién minimista,
que reduce la unién amorosa con el Dios de la revelacién a unos actos puramente
accidentales. Entre estos dos escollos surca su nave de acto en acto, cada vez mds cons-
ciente del puerto, desde la concepcidn todavia filoséfica, en la que Dios es el centro de
la esfera creada y donde Dios introduce a la criatura en el misterio mds profundo de la
noche (el fin de la Noche), pasando por el estupor dichoso de la esposa en el Cintico,
cuando el ventalle del Espiritu Santo airea todos los perfumes y riquezas del Amado,
de suerte que el misterio del tnico Espiritu Santo de esposo y esposa acaba por hacerse
visible como el misterio del dnico Espiritu del Padre y del Hijo, donde se inserta, y el
amor de la criatura es por la gracia una participacion en la misma y tnica spiratio divi-
na, hasta el admirable desarrollo de esta doctrina en la Llzma (Balthasar, 2000: 151).



186 II° PARTE. PROFETAY PASTOR

2. “..plantadas por la mano del Amado” (CB 4): la relacién de amor
y didlogo de fray Juan de la Cruz con la naturaleza

El amor es la meta principal de fray Juan de la Cruz (Aranguren, 1973: 14-
19; Ruiz, 2006: 401 vy ss.; Pikaza, 2017: 52 y ss.). Un amor-eros que explica el
deseo y la pasién hacia las criaturas finitas, en un sentido de “comienzo” (primer
movimiento de amor), unido a un amor-dgape hacia el Dios infinito como senti-
do tdltimo de la experiencia mistica (segundo movimiento de amor). En sus pala-
bras: “Ya s6lo en amar es mi ejercicio” (CB 28), “Todo se mueve por amor y en el
amor” (CB 28,8), “Para este fin de amor fuimos creados” (CB 29,3), “A la tarde
te examinardn en el amor” (D 59), “Hecha un amor con aquella llama” (LB 1,3).

Es bien conocido el amor que Teresa de Jests y fray Juan de la Cruz sen-
tian por la naturaleza (Balthasar, 2000: 160). El mistico “experimenta la intima
conexién que hay entre Dios y todos los seres, y asi «siente ser todas las cosas
Dios»” (Francisco, 2015: 205). Descartando el neoplatonismo y el panteismo,
Juan de la Cruz expone de una manera nueva la relacién que establece con las
criaturas y el cosmos en un sentido no jerdrquico donde el “yo” es precisamente
el gran ausente en esa relacién amorosa de entrega.

En primer lugar, después de un ejercicio de conocimiento propio o de si mis-
mo, “esta consideracién de las criaturas es la primera por orden en ese camino
espiritual para ir conociendo a Dios, considerando su grandeza y excelencia por
ellas” (CB 4,1). Hay en esta obra importantes novedades estilisticas que remarcan
una vez mds las diferencias de enfoque y significado entre la parte negativa (“Subida
al Monte Carmelo” y “Noche Oscura”) y la parte positiva (“Cantico Espiritual” y
“Llama de amor viva®) de su obra. Por ejemplo, en el Céntico las criaturas son crea-
das por Dios y a él van dirigidas, mientras que en la Subida comparadas con Dios
nada son, incluso el ser humano, puesto que “todas las cosas de la tierra y del cielo,
comparadas con Dios, nada son” (1S 4,3). Aquello que en Subida eran “cosas y bie-
nes del mundo” (3S 19,7) pasan al Cdntico a ser “huellas” y “rastros” de la presencia
permanente del Amado (CB 25,3). De esta manera, este cambio de perspectiva
“es fruto de la madurez teologal y desprendimiento laborioso” que requiere de “la
renuncia a la valoracién utilitaria y al afecto posesivo y egoista” (Ruiz, 2006: 402).

En segundo lugar, las criaturas no son simples objetos de andlisis o de afi-
cién pasiva, sino el reflejo de la sabiduria del Creador. Para Juan de la Cruz no
s6lo son criaturas los animales y los humanos, sino que recoge por igual monta-
fias, valles, insulas, rios, aires, estrellas o incluso el Sol para identificar en ellos la
presencia de la mano del Amado. Asi, por ejemplo, encontramos en dos cancio-
nes del Cdntico dos modos de “contar y cantar las grandezas de su Amado” (CB
14-15,2). Estas canciones son:



ECOLOGIA INTEGRAL EN FRAY JUAN DE LA CRUZ: LA RAIZ COSMICA, EVOLUTIVA Y ANTROPOLOGICA DEL SER HUMANO 187

CB 14 CB 20-21
Mi amado: las montafas, A las aves ligeras,
los valles solitarios nemorosos, leones, ciervos, gamos saltadores,
las insulas extrafas, montes, valles, riberas,
los rios sonorosos, aguas, aires, ardores.
el silbo de los aires amorosos. y miedos de las noches veladores.

Ademis, en la cancién 42 y 52 del Cédntico vemos que no existe jerarquia o
nociones neoplatdnicas de superioridad/inferioridad con las criaturas, sino un
didlogo simétrico activo con ellas al modo de preguntas y respuestas.

Pregunta a las Criaturas Respuesta de las Criaturas
iOh bosques y espesuras, Mil gracias derramando,
plantadas por la mano del amado! pasd por estos sotos con presura,
iOh prado de verduras, y yéndolos mirando,
de flores esmaltado!, con sola su figura
decid si por vosotros ha pasado. vestidos los dejé de hermosura.

Desde este didlogo simétrico responden las criaturas a la Amada sefalando
no sélo la relacién directa que tienen con ella como criaturas “plantadas por la
mano del Amado” (CB 4), sino que ademds senala el papel que juegan en la
naturaleza “hermosedndolas con el admirable orden y dependencia indeficiente
que tienen unas de otras” (CB 5,1). Esa dependencia que tienen unas criaturas de
otras se traduce como interdependencia y ecodependencia entre diferentes eco-
sistemas naturales (tierra, agua, aire) y las distintas comunidades de organismos
(creaturas), tal como leemos en el siguiente fragmento del Cantico:

jOb bosques y espesuras! Llama bosques a los elementos, que son: tierra, agua, aire
y fuego; porque asi como amenisimos bosques estdn poblados de espesas criaturas, a
las cuales aqui llama espesuras por el grande nimero y mucha diferencia que hay en
ellas en cada elemento: en la tierra, innumerables variedades de animales y plantas;
en el agua, innumerables diferencias de peces, y en el aire, mucha diversidad de aves;
y el elemento del fuego que concurre con todos para la animacién y conservacién de
ellos; y asi, cada suerte de animales vive en su elemento y estd locada y plantada en él
como en su bosque y regién donde nace y se cria. Y, a la verdad, asi lo mandé Dios en
la creacién de ellos, mandando a la tierra que produjese las plantas y los animales, y a
la mar y agua los peces, y al aire hizo morada de las aves (CB 4,2).

Estos términos ecoldgicos sefialan que mds que hermanas, en el sentido de
Francisco de Asis, las criaturas son para Juan de la Cruz expansiones y presen-
cia del Amado en una comunion de amor (activa), mds que de una solidaridad



188 17° PARTE. PROFETA Y PASTOR

fraterna (pasiva). No las llega a separar diciendo “amada montafia” o “amados
valles”, sino que las vincula y une con el Amado. No dice “son”, sino “es”: “Estas
montanas es mi Amado para mi” o “Estos valles es mi Amado para mi” (CB 14,
6-7). De esta manera todo es amor, presencia de Dios en el mundo. A partir
de las criaturas Dios es “mds amado y conocido” (3S 24,5), llegando el mistico
a descubrir “aquella infinita hermosura sobrenatural de la figura de Dios cuyo
mirar viste de hermosura y alegria el mundo y a todos los cielos”, asi como “al
abrir su mano, llena todo animal de bendicién” (CB 6,1).

Ademds, los “bosques” (ecosistemas) y sus “espesuras’ (criaturas que pue-
blan los ecosistemas) precisan de otra criatura llamada Sol (CB 20-21,4; LB 2,5;
LB 3,46). Esta criatura césmica “envia sus rayos, enjuga y calienta y hermosea y
resplandece” (CB 33,1). Es decir, el Sol con sus rayos permite la regulacién de la
temperatura a nivel biolégico en animales, plantas y, por supuesto, humanos. De
esta manera, en un sentido ecolégico moderno, el planeta Tierra es un ecosistema
termodindmico global caracterizado también como “biosfera” (Margalef, 1980a,
1980b: 881 y ss.). Esta biosfera precisa del Sol para su desarrollo y estd formada
por el conjunto de los seres vivos, junto con el medio fisico que les rodea, en una
compleja red de interrelaciones entre los diferentes organismos y su medio. A su
vez, forman parte de la biosfera la litosfera (superficie sélida de la Tierra), la hi-
drosfera (superficie liquida de la Tierra) y la atmésfera (capa gaseosa que envuelve
la Tierra).

Para Juan de la Cruz estas formulaciones ecoldgicas sobre el funcionamien-
to de la naturaleza serfan parte de la dindmica natural de las criaturas y de la
presencia de Dios en ellas. A partir de esta experiencia con la naturaleza nos dice
“qué es Dios para él y cémo la naturaleza hay que mirarla con ojos nuevos” (Vi-
cente Rodriguez, 1987: 122-123). Habla de “la agradable frescura de la manana®
(CB 30,4) unida al canto del ruisefior en primavera “pasados los frios, lluvias
y variedades del invierno, y hace melodia al oido y al espiritu recreacién” para
sentir “la nueva primavera en libertad y anchura y alegria de espiritu” (CB 39,8).

Ademds, segin numerosos relatos histéricos de la época, sabemos que fray
Juan de la Cruz disfrutaba diariamente de la naturaleza. En sus ratos libres gusta-
ba del “contacto con la naturaleza, con el monte, con el rio, con el agua, con las
estrellas, con la noche, con la flora, con la fauna” (Juan de la Cruz, 2009: 1120).
Labraba la tierra, preparaba el pan y realizaba otras labores del campo (Biblioteca
Mistica Carmelitana, 2000: 365). Segtin indica un discipulo suyo:

Nos sacaba muchas veces al campo y alli nos decia que, con aquellas hierbeci-
tas, y como ellas, alabdsemos a nuestro Criador. Y, cantando salmos, se apartaba de

nosotros con un rostro encendido que parecia le salia fuego de ¢l (Biblioteca Mistica
Carmelitana, 2000: 402).



ECOLOGIA INTEGRAL EN FRAY JUAN DE LA CRUZ: LA RAIZ COSMICA, EVOLUTIVA Y ANTROPOLOGICA DEL SER HUMANO 189

Uno de sus principales bidgrafos, Criségono de Jesus, reconstruye el estilo
de oracién y meditacién que ensefiaba fray Juan a los suyos muy en consonancia
con su sensibilidad ecolégica:

Le gusta sacar a sus religiosos a pleno campo. Unas veces es para hacer la oracién
de comunidad entre las pefias y el boscaje. En vez de leer un punto de meditacién en
el libro, fray Juan, sentado entre ellos en el monte, les habla de las maravillas de la
creacién, que tan espléndidas tienen ante los ojos; de la hermosura de la naturaleza.
Del reflejo de la divina hermosura que se descubre en aquellas flores, en las aguas
cristalinas que pasan rozdndoles los pies descalzos, en las avecillas que quizd cantan en
la copa del drbol préximo, en la luz del sol, aqui tan luminosa... Y luego los manda
separarse a meditar, diseminados por el monte, ocultos entre el arbolado, al pie de una
fuente o sentados sobre un risco (Criségono de Jests, 1991: 187).

Ademds de labrar la tierra y salir al campo a orar y meditar, Juan de la Cruz
disfrutaba con amigos y frailes en la naturaleza mientras la respetaba. Una carta
atestigua que estando en julio de 1591 paseando junto a un fraile en una zona
de campo cerca de Madrid, al observar la hierba crecida en el camino dijo: “Vi-
monos por esto que no estd pisado; que no ha pasado por aqui nadie que haya
ofendido a Dios™. Esta escena de la vida cotidiana de fray Juan muestra las pre-
venciones y responsabilidades, incluso de tipo moral, que posiblemente traduce
de una lectura distinta de la naturaleza, no utilitaria, como naturaleza Creada por
Dios. El teocentrismo sanjuanista brota en toda su obra como veremos a conti-
nuacién en relacién con su posible propuesta ecoética.

3. ;Fray Juan de la Cruz y la ecofilosofia? Una aproximacién a su ecologia
integral como propuesta ecoética

Segtin el teocentrismo, s6lo Dios, o las divinidades, posee valor intrinseco,
donde este significaria el valor que algo “posee por si mismo, es decir con inde-
pendencia de su contribucién al valor de cualquier otra entidad” (Velayos, 1996:
35)°. Por su parte, la naturaleza merece Ginicamente consideracién moral indirecta
en cuanto creacién divina. Esto supone que, de la misma manera que el amor a
una madre nos insta a tratar adecuadamente a sus hijos, el respeto o veneracién
al Dios creador se veria también fortalecido por la promocién del bienestar de
sus criaturas, lo cual justificarfa un trato adecuado a las mismas que, en tltimo
término, se referiria a Dios o a su voluntad divina (Velayos, 1996: 30).

> La carta puede consultarse en la Biblioteca Nacional de Madrid: BNM, ms. 8568, fol. 297.

¢ Lo que define propiamente al valor intrinseco en el marco de la environmental ethics es su oposicién al
valor instrumental o utilitario. Aunque el valor intrinseco depende de las caracteristicas intrinsecas del
ser valorado, puede ser compatible con versiones metaéticas subjetivistas que reclaman la importancia del
sujeto valorador o de las relaciones entre este y el objeto valorado.



190 17° PARTE. PROFETA Y PASTOR

Autores como John Passmore (1978) interpretan teocéntricamente los tex-
tos del Génesis. Para este pionero de la ética ecoldgica o ecoética, la naturaleza
no es sagrada en este texto biblico, pero posee un valor divino que le pertenece
por haber sido creada por Dios. A esto se oponen otras interpretaciones, como la
de otro de los pioneros de la ecoética que incluye también lo no humano, Robin
Attfield. Este autor defiende con ahinco la conciliacién entre los valores intrin-
secos de Dios y de sus criaturas en el Antiguo Testamento (1987: 161). Segtin el
teocentrismo, pues, todo lo creado merece consideracion moral indirecta. Es de-
cir, los deberes hacia la naturaleza lo son hacia Dios creador. Como hemos visto
en otros apartados, las criaturas son “huellas y rastros de la presencia permanente

del Amado” (CB 25,3).

Teocentrismo
Antropocentrismo
Animalismo

Biocentrismo individualista

Biocentrismo holista

rocas, montanas...
Universo

Sistema solar

Figura 1. Algunos horizontes de consideracion moral.

No todo ser que merezca nuestra atencién moral por si mismo ha de ser, a
su vez, agente moral (agente es aquel individuo capaz de evaluacién y decisién
moral). En esto, muchos ecoéticos se oponen a los autores antropocentristas, para
quienes solo otro ser humano, o persona, es poseedor de consideracion moral
(esto es, beneficiario de la conducta moral del anterior). Sélo un ser que, a su
vez, sea agente moral, es relevante moralmente hablando para la mayoritaria éti-
ca antropocentrista. Sin embargo, ya en la tradicién filoséfica algunos autores
habian sobrepasado el antropocentrismo a favor de otros seres que también me-
recerfan nuestro respeto moral (como vemos en Teofrasto, Francisco de Asis,
Rousseau o Margaret Cavendish, entre otros).



ECOLOGIA INTEGRAL EN FRAY JUAN DE LA CRUZ: LA RAIZ COSMICA, EVOLUTIVA Y ANTROPOLOGICA DEL SER HUMANO 191

Pues bien, la ecoética como environmental ethics se caracterizé por expandir
los limites de los seres que pueden ser relevantes para nosotros en un sentido mo-
ral, es decir, aquellos sobre los que tendriamos deberes morales directos (por ellos
mismos, debido a su valor intrinseco). Conocemos diversas teorias expansivas
que van desde el animalismo, zoocentrismo o sensocentrismo (valor intrinseco de
los seres sintientes), al biocentrismo individualista o conativismo (valor intrinseco
de todos los seres vivos) y, finalmente, al biocentrismo holista (se anaden las espe-
cies, los ecosistemas y la biosfera como entidades con valor intrinseco). Algunos
de los biocentristas incluyen también a entidades naturales no vivas en cuanto
pertenecientes a la Tierra y también por si mismas, asi las montafas, los minera-

les, los rios, etc., (Naess, 1989).

Pero, tras transitar los “ismos” anteriores, se observa que el Cosmos queda,
salvo excepcidn, fuera de nuestro espectro moral, cosa que en Fray Juan de la
Cruz no sucede. La obra de nuestro fraile poeta es enormemente original en este
punto. Habia conocido que la Tierra no era el centro del Universo y acoge en su
obra al Sol y a las estrellas como criaturas celestes, dignas de admiracién. Existe
a este respecto una adoracion al Sol y al cielo en su obra que no resulta Gnica en
el Renacimiento ni tampoco en épocas previas (como vimos, en algunos versos
de Francisco de Asis encontramos una alabanza al sol, a la luna y a las estrellas
en un sentido de fraternidad-hermandad). Pero, para lo que nos interesa, lo rele-
vante es que la consideracidn moral indirecta se extiende a los seres més perfectos,
al mundo de las esferas.

Todo merece consideracién
moral indirecta. Es decir, los
deberes hacia la naturaleza
lo son hacia Dios.

TODO LO

Figura 2. Teocentrismo en fray Juan de la Cruz.



192 17° PARTE. PROFETA Y PASTOR

En el dmbito de la environmental ethics o ética ambiental, son muy pocos los
autores que han reclamado respeto moral mds alld de nuestro planeta (Lee, 1994).
Hoy esto cobrarifa perfecta actualidad dadas las posibilidades técnicas que, poco a
poco, nos han acercado a la Luna o, incluso, en un futuro a planetas como Marte.
Keekok Lee se pregunta qué es exclusivo de la Tierra, porque la naturaleza no es sélo
naturaleza terrestre y se extiende, como poco, al Sistema Solar. Reivindica, pues, una
ética astrondmica y no planetaria en donde la naturaleza abiética (gases, rocas etc.)
posee valor intrinseco como un valor existencial independiente de los seres humanos.

Conclusiones

En este trabajo de investigacién hemos ido a contracorriente de los autores
que interpretan la ética cristiana como una ética que, al separar radicalmente al
ser humano del resto de la naturaleza no humana, limita la posibilidad de exten-
der la consideracién a esta que, segtin ellos, estd por esencia al servicio del hom-
bre (Routleys, 1979; White, 1969; Passmore, 1978). Sin embargo, debemos
aclarar que la atencién desde un punto de vista ético a las criaturas no humanas
que pueblan nuestro mundo es bastante excepcional en la filosofia cristiana.

Fray Juan de la Cruz es, para nosotros, uno de los mds contundentes en la
defensa y veneracién de la naturaleza desde el cristianismo. Y es, precisamente,
su expresion extrema y en los limites la que mds favorece su lectura universal. El
nos hace empatizar con drboles, rios y campos de verduras. Pero es verdad que
hay mds autores cristianos que nos legaron una visién amable de la naturaleza no
humana. Por citar un ejemplo, en el Hexamerén de Basilio (330-379), fuente de
la versién latina de Ambrosio, leemos lo siguiente:

...quiero que la creacién os penetre con tal admiracién que, en todas partes, estéis
donde estéis, la mas pequena planta pueda aportaros el claro recuerdo del Creador’.
q

A su vez, Ambrosio, sobre la base del verso 24 del Salmo 104, afirma que
el mundo es un signo (specimen) de la divina creacién y que, al verlo, nos lleva
a alabar al Hacedor (operator)®. Basten estos ejemplos para comprender el signi-
ficado del mundo natural en el cristianismo. Porque, segtin indica el Papa Fran-

cisco, “el suelo, el agua, las montanas, todo es caricia de Dios, un libro precioso.”
(Francisco, 2015: 66).

Ahora bien, scdmo puede ayudar la lectura de la obra de fray Juan a la cons-
truccion de una ecoética actual? Parece, por todo lo visto con anterioridad, que los

7 Basilio. Hexaem, Hom.3, 2.

8 Ambr. Hexaem, 1, 5,17.



ECOLOGIA INTEGRAL EN FRAY JUAN DE LA CRUZ: LA RAIZ COSMICA, EVOLUTIVA Y ANTROPOLOGICA DEL SER HUMANO 193

creyentes en Dios creador pueden aprender de fray Juan el respeto a la naturaleza
mediante el amor que une. En cuanto a los no creyentes, es muy ficil encontrar
en su lectura motivos para amar la naturaleza, los estéticos, los nacidos del asom-
bro o de la nocién de eternidad, que conectan con lo que fray Juan nos quiere
transmitir. Asi expresa Marta Tafalla, desde una filosofia racional, la motivacién
estética para respetar la naturaleza:

De lo que no nos cabe duda, es que posee un valor estético, pues estd llena de
seres vivos, entidades inorgdnicas y paisajes que reconocemos como bellos. Y que re-
conocer esa belleza significa que nos deleitamos en su contemplacién: que nos agrada
contemplar flores de hibisco de las que vienen a alimentarse los colibries; que pasear
por una playa desierta en una mafana de invierno nos devuelve la calma perdida en la

ciudad; que contemplar altas cumbres nevadas nos despierta sentimientos de admira-
cién, humildad y respeto (Tafalla, 2005: 219-20).

Conecta también con fray Juan E/ sentido del asombro del que habla Ra-
chel Carson (2012), que nos ensena a educar a los nifios en él mientras vivan el
contacto con la naturaleza. Para ella, es dificil respetar aquello que no se ama.
A pesar de ser una persona religiosa, no alude nunca a Dios en su obra, que ha
servido y seguird sirviendo como inspiracién a millones de personas preocupadas
por el medio ambiente y el futuro de la Tierra.

La belleza, la gratitud hacia los dones que la naturaleza nos ofrece, o el
asombro que nos produce, pueden ser impulsos para su respeto. Y todos ellos son
perfectamente expresados, en un lenguaje practicamente universal, por nuestro
autor abulense. Como conclusién, cinco puntos a tener en cuenta a la hora de
entender la propuesta de fray Juan en relacién con la naturaleza:

1. Superacién del neoplatonismo, el panteismo y la cosmologia medieval.
Hombre y mistico de la Modernidad.

2. Las huellas en la naturaleza: Dios en las criaturas (relacién de didlogo).

b

Consideracién y valoracién del Cosmos en su magnitud.

4. Fray Juan de la Cruz nos ensefia a amar y a agradecer a la naturaleza en
una época en que la es entendida como un objeto de dominio, una cosa
carente de valor y hasta algo que superar mediante la tecnologia.

5. Sulectura puede invitar a ver con otros ojos nuestro mundo, a conciliar-
nos con la naturaleza y a dejar de comprenderla como un conjunto de
recursos hasta conseguir descubrir su belleza y todo cuanto le debemos.

Bibliografia
AquiNo. T. (2007). Suma contra los gentiles. Madrid. BAC.



194 II° PARTE. PROFETAY PASTOR

ARANGUREN, . L. L. (1973). San Juan de la Cruz. Madrid. Ediciones Jucar.

AtTrIELD, R. (1987). “Biocentrism, Moral Standing and Moral Significance”.
Philosophica, 39, 47-58.

Barraasar, H. U. (2000). Gloria. Una estética teoldgica 3. Madrid. Encuentro.

BrarTon, S. P (1988). “The Original Desert Solitaire: Early Christian Monasti-
cism and Wilderness”. Environmental Ethics, 10, 31-53.

Biblioteca Mistica Carmelitana (2000). San Juan de la Cruz. Actas de gobierno y
declaraciones de los testigos. Burgos. Monte Carmelo.

CARsON, R. (2012) El Sentido del Asombro. Madrid. Encuentro.

CrisO6GONO DE JesUs (1991). Vida de San Juan de la Cruz. Madrid. BAC.

Cusa, N. (1957). La Docta Ignorancia. Buenos Aires. Aguilar.

FERNANDEZ AvaRrEZ, M. (1984). La sociedad espariola del Siglo de Oro. Madrid.
Gredos.

Francisco (2015). Laudato si’. Sobre el cuidado de la casa comiin. Madrid. Edi-
besa.

Francrisco D Asis (2013). Escritos, biografias y documentos de la época, Madrid.
BAC.

GLACKEN ]., CLARENCE, Huellas en la Playa de Rodas. Naturaleza y Cultura en el
pensamiento occidental desde la Antigiiedad hasta finales del siglo xviir, Ma-
drid. Serbal, 1996.

GoOmEz-HEras, J. M2, G2, (1997). Etica del medio ambiente. Problema, Perspec-
tivas, Historia. Madrid. Tecnos.

GOmEez-HERras, J. M2, G2, (2010). En armonia con la naturaleza. Reconstruccion
medioambiental de la filosofia. Madrid. Biblioteca Nueva.

Haaa, H. (1992). Breve diccionario de la Biblia. Barcelona. Herder.

Juan DE 1A Cruz (2009). Obras Completas de San Juan de la Cruz. Madird.
EDE.

Juan PaBro II (1979). “Bula «Inter Sanctos» por la que proclama a san Francisco
patrono de los ecologistas”. AAS, 71, 1509-1510.

Leg, K. (1994). “Awe and Humility: Intrinsic Value in Nature Beyond an Earth-
bound Environmental Ethics”, en R. Attfield & A. Belsey (eds). Philosophy
and the Natural Environment. Cambridge. Cambridge University Press, pp.
89-101.

Kerry Nemeck, E (1985). Receptividad. De Juan de la Cruz a 1eilhard de Char-
din. Madrid. EDE.

Kunn, T. (1996). La revolucion copernicana. Barcelona. Ariel.

Kong, H. (1997). El cristianismo: esencia e historia. Madrid. Editorial Trotta.



ECOLOGIA INTEGRAL EN FRAY JUAN DE LA CRUZ: LA RAIZ COSMICA, EVOLUTIVA Y ANTROPOLOGICA DEL SER HUMANO 195

MARGALEF, R. (1980a). La Biosfera entre la termodindmica y el juego. Barcelona.
Ediciones Omega.

MARGALEF, R. (1980b). Ecologia. Barcelona. Ediciones Omega.

Moncrier, L. W. (1970). “The Cultural Basis for our Environmental crisis”,
Science, 170, 508-512.

Nagss, A. (1989). Ecology, Community and lifestyle, Cambridge. Cambridge
University Press.

Passmore, ]. (1978). La responsabilidad del hombre frente a la naturaleza. Madrid.
Alianza Editorial.

Pixaza, X. (1997). “«Dominad la Tierra...» (Gen 1, 28). Relato biblico de la
creacién y ecologia”, en J. M2, Ga. Gémez-Heras (coord.). Etica del medio
ambiente. Problema, Perspectivas, Historia. Madrid. Tecnos, pp. 207-222.

Pikaza, X. (2017). Ejercicio de amor. Recorrido por el Cantico Espiritual de san
Juan de la Cruz. Madrid. San Pablo.

RoMERo, J. (2021). “La critica al neoplatonismo en Teresa de Jests. Tomismo
y mistica en el siglo xv1: del arrobamiento en el Absoluto a la praxis ética”.
Ciencia Tomista, 148, 153-178.

RourttLEys, R. Y V. (1979). “Against the Inevitability of Human Chauvinism”,
en D. Goodpaster, D. & K. Sayre, (eds). Ethics and Problemes on the 21st
Century. Indiana. Notre-Dame Press, pp. 36-57.

Rutz, E (2006). Mistico y Maestro. San Juan de la Cruz. Madrid. EDE.

SANCHEZ LoRa, J. L. (1992). San Juan de la Cruz en la Revolucion Copernicana.
Madrid. EDE.

TaraLLa, MARTA. (2005). “Por una estética de la naturaleza: la belleza natural
como argumento ecologista’. Isegoria, 32, 215-226.

Torres Marcos, Maximo (1991). San Juan de la Cruz (un tesoro escondido e
ignorado). Avila, TAU.

VeLAY0s-CasTELO, C. (1996). La dimension moral del ambiente natural: ;necesi-
tamos una nueva ética? Granada. Editorial Comares.

VELAYOS-CaSTELO, C. (2013). “La frontera animal-humano”. Arbor. Ciencia,
pensamiento, cultura, 763, a065.

VICENTE RODRIGUEZ, ]. (1987). “San Juan de la Cruz y la ecologia”. Revista de
Espiritualidad, 46, 109-133.

WHITE, L. (1969). “The Historical Roots of Our Ecologic Crisis”, Science, 155,
1203-1207.





