
ECOLOGÍA INTEGRAL EN FRAY JUAN DE LA CRUZ:  
LA RAÍZ CÓSMICA, EVOLUTIVA Y ANTROPOLÓGICA 

DEL SER HUMANO

Carmen Velayos-Castelo 
Javier Romero 

Universidad de Salamanca

La existencia de problemas ecológicos que afectan a las sociedades huma-
nas y no humanas como el cambio climático antropogénico, el agotamiento de 
recursos naturales, la contaminación o la pérdida de biodiversidad a gran escala, 
preocupa también a las principales religiones del mundo. Pero a diferencia de 
las religiones orientales o las creencias del paganismo antiguo, las religiones mo-
noteístas han tenido mala prensa en los primeros años del “movimiento verde”. 
Desde luego, a una persona preocupada por el medio ambiente le resulta más 
fácil congeniar con las creencias del budismo, el hinduismo, el taoísmo u otros 
cultos como la exaltación a la Madre Tierra (Pachamama), que con el cristianis-
mo. Este hecho se plasma tempranamente en varias críticas e incluso en algunos 
libros de referencia, como el de John Passmore, donde llega a afirmar que el pen-
samiento cristiano está incapacitado para adquirir un “tono verde” a menos que 
deje de ser característicamente cristiano, abandonando para ello el sentido de la 
singularidad metafísica del hombre como “hijo de Dios” (Passmore, 1978: 209).

Entre todas las críticas, tal vez la más incisiva fuera aquella que en 1967 
lanzara el profesor Lynn White de la Universidad de California. Fruto de una 
conferencia de 1966, White afirmó que en la raíz de muchos de los problemas 
ecológicos está la arrogancia del cristianismo frente a la naturaleza, viendo en la 
tradición judeocristiana un camino abierto para la explotación humana sobre la 
Tierra. En sus palabras:

El cristianismo es la religión más antropocéntrica que el mundo ha conocido, 
especialmente en su forma occidental. Ya en el siglo  ii, tanto Tertuliano como San 
Ireneo de Lyon insistían en que cuando Dios formó a Adán, presagiaba la imagen 

Usuario
Nota adhesiva
Actas: «Que ya solo en amar es mi ejercicio». Doctrina y pensamiento. Actas del VI Congreso Mundial Sanjuanista en Ávila, 29 de agosto a 4 de sept. de 2022

Editorial: Grupo Editorial Fonte - Monte Carmelo

ISBN: 978-84-19307-93-4

Año de publicación: 2023

Páginas: 179-195

San Juan de la Cruz no solo nos ofrece un sistema de pensamiento místico, sino que la amplitud de su doctrina es un referente fundamental para la comprensión de todo el proceso místico, así como de la transformación progresiva de la persona humana. Lo que se pretende con este 6º Congreso Mundial Sanjuanista es una aproximación interdisciplinar a la doctrina y pensamiento del Santo, que nos permita profundizar en el proceso espiritual y místico de la persona, y sus consecuencias prácticas para la vida en nuestros tiempos.



IIº PARTE.  PROFETA Y PASTOR180

del Cristo encarnado, el Segundo Adán. El hombre comparte, en gran medida, la 
trascendencia de la naturaleza de Dios. El cristianismo, en contraste absoluto con el 
paganismo antiguo y las religiones de Asia (exceptuando, quizás, el zoroastrismo), no 
sólo estableció un dualismo entre el hombre y la naturaleza, sino que además insistió 
en que es voluntad de Dios que el hombre explote la naturaleza para sus propios fines 
(White, 1967: 1205).

Diversos argumentos en pro y contra tal acusación se han llevado a cabo 
en las últimas décadas1. A ello contribuyó ya poco después de la publicación 
del artículo de 1967 la contestación de Lewis W. Moncrief (1970). Este autor 
introducía muchas más variables en el dibujo algo simplista de White, esto es: 
tradición judeocristiana —ciencia y tecnología— degradación medioambiental. 
Si esto fuera así, no podría hablarse de alteración humana de la naturaleza en 
la Antigüedad previa al desarrollo de dicha tradición, sino de una convivencia 
idílica entre el hombre y su entorno, cosa que resulta difícil de creer. La caza 
prehistórica, la intervención egipcia en el río Nilo o los sacrificios de animales y 
niños, por ejemplo, son anteriores al judeocristianismo. De esta manera, en las 
últimas décadas y gracias a numerosos trabajos de exégesis histórico-crítica, teo-
logía sistemática, historia y filosofía, este tal vez precipitado primer planteamien-
to de White, y otros, ha ido matizándose y contextualizándose con el tiempo.

Por una parte, numerosos teólogos y pensadores creyentes (y no creyentes) 
aceptaron desde un primer momento el desafío de los críticos a la hora de pensar 
y ofrecer una posible respuesta a sus objeciones. Por otra parte, la preocupación 
por el medio ambiente ha ido “institucionalizándose” y “formalizándose” en el 
cristianismo en los últimos años, como muestra la famosa encíclica verde del 
papa Francisco que tiene, como una de sus metas, concienciar a creyentes y no 
creyentes para conjuntamente “delinear grandes caminos de diálogo que nos 
ayuden a salir de la espiral de autodestrucción en la que nos estamos sumer-
giendo” (Francisco, 2015: 127). A este documento se une el mensaje para la 
“protección de la Creación” que, en un sentido ecuménico, promulgaron con-
juntamente en 2021 el papa Francisco, el patriarca ortodoxo de Constantinopla, 
Bartolomé I, y el arzobispo de Canterbury, Justin Welby2.

Al fin y al cabo, la justificación de la explotación y el dominio del ser hu-
mano sobre la naturaleza, que tantos achacan al judeocristianismo desde el relato 
del Génesis, ¿responde más bien a una distorsión del mensaje central por parte de 

1  Sintetizados, por ejemplo, en Gómez-Heras (1997: 46-47; 2010: 121 y ss.).
2  Ver al respeto: https://press.vatican.va/content/salastampa/es/bollettino/pubblico/2021/09/07/mens.html. 
Hay que destacar que, con anterioridad, Juan Pablo II firmó junto a Bartolomé I la Declaración de Venecia de 
2002, así como Benedicto XVI la Declaración de El Fanar de 2006 o anteriormente Francisco la Declaración 
apostólica de Jerusalén de 2014.

https://press.vatican.va/content/salastampa/es/bollettino/pubblico/2021/09/07/mens.html


ECOLOGÍA INTEGRAL EN FRAY JUAN DE LA CRUZ: LA RAÍZ CÓSMICA, EVOLUTIVA Y ANTROPOLÓGICA DEL SER HUMANO 181

algunos creyentes y no creyentes? Sí parece claro que determinadas lecturas de al-
gunos textos bíblicos, seguramente sesgadas, “pudieron condicionar tanto un tipo 
de actitud dominadora como la creencia en la posición ontológica y moralmen-
te privilegiada del ser humano frente al resto de las criaturas” (Velayos-Castelo, 
1996: 72). Pero, tal como indica la exégesis moderna, el Génesis “no puede uti-
lizarse como argumento en favor de un dominio impositivo y dictatorial del ser 
humano sobre la naturaleza”, sino que más bien abre un espacio de responsabili-
dad “hacia la utopía de la reconciliación con la naturaleza” (Pikaza, 1997: 222). 
Para el prestigioso exégeta Herbert Haag, el llamado “mandato cultural” dado 
por Dios a Adán y Eva, esto es, un posible mandato divino para llenar, someter y 
gobernar la Tierra, presente en el Gen 1,28, “no se puede deducir de este texto” 
(Haag, 1992: 141).

Además, desde el punto de vista histórico, con el cambio de paradigma cam-
bia también la perspectiva de análisis. El teólogo Hans Küng, siguiendo al filó-
sofo de la ciencia Thomas Kuhn, ha identificado el cambio de paradigmas que 
se han dado en la historia del cristianismo, desde un paradigma protocristiano-
apocalíptico en los primeros siglos hasta el paradigma ecuménico actual después 
del Concilio Vaticano II, sin olvidar al respecto el paradigma cristiano-helenista, 
el paradigma romano-católico medieval, el paradigma reformador-protestante y 
el paradigma moderno-ilustrado (Küng, 1997). Es desde esta panorámica desde 
donde entendemos la influencia de determinadas categorías filosófico-teológicas 
en la religión cristiana. Así, por ejemplo, la forma de posicionar al ser humano en 
relación con la naturaleza y con el Dios de Abraham estuvo, hasta bien entrado 
el siglo xx, impregnado con categorías helenísticas y medievales que incentivaron 
y reforzaron diferentes dualismos y fronteras creenciales (Velayos Castelo, 2013).

Estas revisiones exegéticas, filosóficas e históricas nos dan una pista de algu-
nos caminos abiertos en los últimos años a la hora de intentar salir del “discurso 
de dominio” que se puede extraer de algunos relatos literalitas del Génesis. Aparte 
de estas consideraciones, el papel que algunos autores y autoras de la espiritua-
lidad cristiana han tenido a la hora de narrar y cantar las “correctas relaciones” 
con una naturaleza creada por Dios, nos dan muestra de una sensibilidad especial 
para entender y sentir la naturaleza “como un libro abierto en cuyas letras todo 
hombre puede leer las maravillas de Dios” (Gómez-Heras, 2010: 135).

Como propuestas de espiritualidad ecológica, desde Benito de Nursia has-
ta Teilhard de Chardin, sin olvidar a Kevin de Glendalough, Isaac de Ninive, 
Hildegarda de Bingen, Francisco de Asís, Teresa de Jesús, fray Juan de la Cruz, 
la iroquesa Catalina Tekakwitha o Teresa de Lisieux, entre otros, el papel de las 
tradiciones espirituales cristianas cobra otra voz para el “pensamiento verde” más 
allá de las críticas de White y otros autores.



IIº PARTE.  PROFETA Y PASTOR182

En este trabajo de investigación nos proponemos rescatar la figura de fray Juan 
de la Cruz y su propuesta de una espiritualidad ecológica integral. Su voz ha pasado 
desapercibida para el “pensamiento verde” de las últimas décadas, que veía en el 
Cántico de las Criaturas de Francisco de Asís la culminación cristiana sobre estos 
temas. Recientemente, y sobre todo después de la encíclica verde del papa Francisco 
donde cita explícitamente la visión de Juan de la Cruz (Francisco, 2015: 176), la 
figura del místico carmelita empieza a ser tomada en cuenta, aunque ya tenemos 
pioneros estudios sobre este tema a finales del siglo xx (Vicente Rodríguez, 1987).

En primer lugar, presentamos algunas características propias que distinguen 
y resaltan la figura de fray Juan de la Cruz respecto a otros autores y autoras con-
templativos cristianos. A diferencia, por ejemplo, de Francisco de Asís, Juan de 
la Cruz es un hombre del Renacimiento, con una visión cosmológica diferente, 
donde los humanos ya no ocupamos un lugar central en el Cosmos. En segundo 
lugar, destacamos la posición de fray Juan respecto a la Creación y las criaturas, 
como una relación constante de amor y diálogo. Finalmente, posicionamos la 
figura de fray Juan de la Cruz en el “pensamiento verde” como un autor no 
antropocentrista sino teocentrista. El respeto hacia la naturaleza no humana es 
la consecuencia o el efecto sobrevenido del deseo por la unión con Dios (Torres 
Marcos, 1991: 222). El alma conoce a sus criaturas en el amor a Dios porque el 
Amado es las montañas, los ríos o el silbo de los aires.

1. � De la mística medieval del cosmos finito a la mística moderna  
del cosmos infinito

Francisco de Asís ha sido presentado durante décadas como la figura más 
importante del cristianismo verde. Incluso para L. White es el punto de partida 
a la hora de buscar un “santo patrón a los ecologistas” (White, 1967: 1206). Así 
fue asumido, entre otros, por los papas postconciliares Benedicto XVI y Fran-
cisco desde que en 1979 fuera proclamado “patrono de la ecología” por Juan 
Pablo II (Juan Pablo II, 1979).

Si bien la breve oración bíblico-litúrgica del Cántico de las Criaturas de 
Francisco de Asís ha influenciado a generaciones de creyentes y no creyentes con 
sensibilidad ecológica, “lejos de estar solo, es únicamente una figura entre una 
tradición completamente desarrollada de apreciación cristiana de la naturaleza 
como Creación de Dios” (Bratton, 1988). Al fin y al cabo, por citar algunos 
ejemplos, Benito de Nursia, Kevin de Glendalough, Isaac de Ninive o Hildegar-
da de Bingen ya dejaron constancia de estas ideas con anterioridad. No agotaron 
el tema, igual que no agotó el tema Francisco de Asís como vemos en algunos 
desarrollos posteriores llevados a cabo en el Renacimiento (Teresa de Jesús o fray 



ECOLOGÍA INTEGRAL EN FRAY JUAN DE LA CRUZ: LA RAÍZ CÓSMICA, EVOLUTIVA Y ANTROPOLÓGICA DEL SER HUMANO 183

Juan de la Cruz), Barroco (Catalina Tekakwitha) o siglo xx (Teresa de Lisieux, 
Teilhard de Chardin o Thomas Merton), entre otros.

Quizá el mérito principal de Francisco de Asís ha sido sintetizar y expresar 
brevemente en 33 versos una tendencia medieval de contemplación y canto a las 
creaturas del cielo (sol, luna y estrellas) y creaturas del mundo (aire, agua, fuego y 
tierra), en un sentido de fraternidad-hermandad (Francisco de Asís, 2013: 55-
57). Esta idea conduce hacia una alabanza cósmica descendente (de arriba a abajo, 
desde el sol a la tierra), sin participación y diálogo con las criaturas, en un sen-
tido jerarquizado de contemplación pasiva del cosmos como Creación. Además, 
esta visión responde a un universo finito, es decir, a un cosmos estructurado en 
dos esferas concéntricas como gustaba dividir a los autores de la época (supra-
lunar o celeste y sublunar o terrestre), asumido por Francisco de Asís a la hora 
de cantar a las creaturas del cielo (supralunar) y creaturas del mundo (sublunar).

El universo al que se refieren los espirituales medievales, y entre ellos Fran-
cisco de Asís, es un universo estructurado con categorías heredadas de Platón, 
Eudoxo de Cnido, Aristóteles y Ptolomeo. Estos autores ubican a la Tierra en el 
centro del universo (geocentrismo), con un punto fijo y estático. Espacialmente 
eterna y finita —la finitud es un requisito indispensable para plantear un centro 
geométrico donde ubicar a la Tierra —, esta visión dominó hasta el siglo xvi 
(Kuhn, 1996). En estos términos, la antigua finitud del universo grecolatino verte-
bró el cosmos finito del Dios medieval influenciando a la espiritualidad y a la mística 
de ese tiempo. Por ende, cuando se habla de fraternidad cósmica en autores medie-
vales como Francisco de Asís no debemos pasar por alto a qué tipo de cosmos se 
refiere: un cosmos finito dualista y jerarquizado donde el ser humano contempla 
la naturaleza como Creación de Dios desde un sentido pasivo y/o recibido.

Fue a partir de la Baja Edad Media cuando esta visión entró en crisis. Y es 
que contra lo que pudiera parecer, “la mística no impide el surgimiento de la 
percepción científica de las cosas”, sino que más bien “marca el inicio de su senda 
fecunda” (Gómez Heras, 2010: 145). A diferencia del cosmos medieval, el cos-
mos moderno cambia la Tierra por el Sol como centro del universo (heliocentris-
mo). Esta “revolución copernicana” (la Tierra se mueve y gira, junto a los demás 
planetas, alrededor del Sol), llevó consigo varios adelantos filosóficos y científicos 
sobre la cuestión de la infinitud que planteó Giordano Bruno a partir del sistema 
copernicano y que, de alguna manera, ya estaba presente en el pensamiento de 
Nicolás de Cusa cuando rompe con los límites del mundo y traslada el centro a 
Dios “que es a la vez circunferencia infinita de todas las cosas” (Cusa, 1957: 83).

En este contexto de cambio se mueve fray Juan de la Cruz. Formado en la 
Universidad de Salamanca, conocemos de primera mano que en sus estudios de 



IIº PARTE.  PROFETA Y PASTOR184

Filosofía (1564-1567) y Teología (1567-1568) cursó la asignatura de Astrología, 
“que cuando llega San Juan de la Cruz la desempeñaba un copernicano: Hernan-
do de Aguilera” (Fernández Álvarez, 1984: 633)3. La influencia de Copérnico 
en Juan de la Cruz es evidente como resaltan algunos estudios (Sánchez Lora, 
1992), si bien las ideas copernicanas que se manejaban en ambientes filosóficos y 
científicos las interioriza en su propia experiencia mística como punto de partida 
para construir una espiritualidad de alabanza cósmica ascendente (de abajo a arri-
ba), donde ahora sí hay participación directa de las criaturas como veremos en 
el siguiente apartado. Es más, en Llama de amor viva encontramos una defensa 
explícita de copernicanismo como podemos observar en el siguiente fragmento: 
“Al movimiento de la Tierra se mueven todas las cosas materiales que hay en ella” 
(LB 4,4; LA 4)4.

Si el cosmos finito influenció en la concepción del Dios cristiano que te-
nían los místicos medievales, el cosmos infinito influye en la visión de los mís-
ticos modernos a la hora de estructurar un sistema heliocéntrico que permite 
además extrapolar esa visión al alma (a la interioridad), cuya capacidad también 
es infinita como resalta Juan de la Cruz (2 S 17,8; LB 3,22). No es difícil, a partir 
de este punto, observar que la infinitud de Dios que defiende fray Juan influye 
hasta el siglo xx en autores como el teólogo, filósofo y paleontólogo Teilhard de 
Chardin (Kelly Nemeck, 1985). En palabras de Sánchez Lora:

Si la física de Aristóteles fue capaz de vertebrar el cosmos finito del Dios de Santo 
Tomás, no puede sorprendernos que el Dios infinito de San Juan de la Cruz requiera 
un cosmos que la revolución copernicana ha convertido en infinito, ni que extrapole 
al alma, un microcosmos infinito habitáculo de Dios infinito, la estructura coperni-
cana y los fundamentos epistemológicos de la revolución científica moderna [...]. San 
Juan de la Cruz asume el heliocentrismo con tales especificaciones y reiteraciones que 
necesariamente hay que descartar que se trate de un desliz estilístico o una casualidad 
(Sánchez Lora, 1992: 13, 44-45).

Para fray Juan de la Cruz la búsqueda de Dios se plantea como una bús-
queda de regreso a Dios. Un regreso a partir de la interioridad de uno mismo 
(microcosmos), que precisa de la intervención activa del sujeto según leemos en 

3  Hernando de Aguilera intervino activamente para que en los estatutos de la Universidad de Salamanca de 
1561 se incluyera la obra de Copérnico. Tres años después, en 1564, Juan de la Cruz empezará sus estudios 
universitarios en la ciudad salmantina.
4  Las abreviaturas y siglas utilizadas a lo largo del texto siguen el formato estándar oficial: N = Noche Os-
cura, S = Subida al Monte Carmelo, CA = Cántico Espiritual. Primera redacción, CB = Cántico Espiritual. 
Segunda redacción, LA = Llama de Amor viva. Primera Redacción, LB = Llama de Amor viva. Segunda 
Redacción, P = Poesía, D = Dichos de luz y amor, Ep = Epistolario, etc. La obra de referencia utilizada es: 
Juan de la Cruz (2009). Obras Completas de San Juan de la Cruz. Madrid. EDE (6ª edición de José Vicente 
Rodríguez y Federico Ruiz Salvador).



ECOLOGÍA INTEGRAL EN FRAY JUAN DE LA CRUZ: LA RAÍZ CÓSMICA, EVOLUTIVA Y ANTROPOLÓGICA DEL SER HUMANO 185

los primeros versos del Cántico Espiritual (CB 1) y que culmina en una “hermosa 
unión” como encontramos al final del Cántico (CB 36,5) y principalmente en 
Llama. Aunque pudiera intuirse cierto neoplatonismo, la herencia de la mística 
neoplatónica renana se descarta desde el principio en varias ocasiones (2S 7,22; 
2S 19-22; 3S 13,6; CA 37 y CB 5), como igualmente la descartó Teresa de Jesús 
(Romero, 2021).

También en este punto la mística de Juan de la Cruz se distancia una vez 
más de la mística medieval y adquiere autonomía propia. Partiendo de un cos-
mos infinito, con un Dios infinito, la relación con las criaturas y la naturaleza 
finita cambia rozando incluso el panteísmo, aunque para evitar la condena fray 
Juan afirma que el ser humano no se mueve en la dirección de una unión esen-
cial o substancial, sino que “quedará transformado en Dios por amor” (S2 5,3). 
Esta nueva relación en el límite del panteísmo, pero sin abrazarlo, pretende unir 
al ser humano a Dios de una manera más íntima y efusiva de unión por amor. 
Según leemos en Llama:

...el entendimiento de esta alma es entendimiento de Dios, y la voluntad suya es vo-
luntad de Dios, y su memoria, memoria eterna de Dios; y su deleite, deleite de Dios; 
y la sustancia de esta alma, aunque no es sustancia de Dios, porque no puede sustan-
cialmente convertirse en él, pero, estando unida como está aquí con él y absorta en él, 
es Dios por participación de Dios (LB 2,34).

Formado en la Universidad de Salamanca, donde la doctrina aristotélico-
tomista impregnaba las aulas salmantinas, Juan de la Cruz probablemente co-
nocía la crítica que Tomás de Aquino realizó a la doctrina panteísta de Amauri 
de Chartes y David de Dinant que identificaron “la identidad de Dios con la 
primera materia” y “pusieron a los árboles y a las piedras el incomunicable Nombre, 
es decir, el de Dios” (Aquino, 2007: 81-82; 111). Para el teólogo Hans Urs von 
Balthasar el sistema de fray Juan de la Cruz:

...está animado de un poderoso impulso a superar dos soluciones falaces y contrapues-
tas: la solución panteísta, que para él es error inconcebible, y la solución minimista, 
que reduce la unión amorosa con el Dios de la revelación a unos actos puramente 
accidentales. Entre estos dos escollos surca su nave de acto en acto, cada vez más cons-
ciente del puerto, desde la concepción todavía filosófica, en la que Dios es el centro de 
la esfera creada y donde Dios introduce a la criatura en el misterio más profundo de la 
noche (el fin de la Noche), pasando por el estupor dichoso de la esposa en el Cántico, 
cuando el ventalle del Espíritu Santo airea todos los perfumes y riquezas del Amado, 
de suerte que el misterio del único Espíritu Santo de esposo y esposa acaba por hacerse 
visible como el misterio del único Espíritu del Padre y del Hijo, donde se inserta, y el 
amor de la criatura es por la gracia una participación en la misma y única spiratio divi-
na, hasta el admirable desarrollo de esta doctrina en la Llama (Balthasar, 2000: 151).



IIº PARTE.  PROFETA Y PASTOR186

2. � “...plantadas por la mano del Amado” (CB 4): la relación de amor  
y diálogo de fray Juan de la Cruz con la naturaleza

El amor es la meta principal de fray Juan de la Cruz (Aranguren, 1973: 14-
19; Ruíz, 2006: 401 y ss.; Pikaza, 2017: 52 y ss.). Un amor-eros que explica el 
deseo y la pasión hacia las criaturas finitas, en un sentido de “comienzo” (primer 
movimiento de amor), unido a un amor-ágape hacia el Dios infinito como senti-
do último de la experiencia mística (segundo movimiento de amor). En sus pala-
bras: “Ya sólo en amar es mi ejercicio” (CB 28), “Todo se mueve por amor y en el 
amor” (CB 28,8), “Para este fin de amor fuimos creados” (CB 29,3), “A la tarde 
te examinarán en el amor” (D 59), “Hecha un amor con aquella llama” (LB 1,3).

Es bien conocido el amor que Teresa de Jesús y fray Juan de la Cruz sen-
tían por la naturaleza (Balthasar, 2000: 160). El místico “experimenta la íntima 
conexión que hay entre Dios y todos los seres, y así «siente ser todas las cosas 
Dios»” (Francisco, 2015: 205). Descartando el neoplatonismo y el panteísmo, 
Juan de la Cruz expone de una manera nueva la relación que establece con las 
criaturas y el cosmos en un sentido no jerárquico donde el “yo” es precisamente 
el gran ausente en esa relación amorosa de entrega.

En primer lugar, después de un ejercicio de conocimiento propio o de sí mis-
mo, “esta consideración de las criaturas es la primera por orden en ese camino 
espiritual para ir conociendo a Dios, considerando su grandeza y excelencia por 
ellas” (CB 4,1). Hay en esta obra importantes novedades estilísticas que remarcan 
una vez más las diferencias de enfoque y significado entre la parte negativa (“Subida 
al Monte Carmelo” y “Noche Oscura”) y la parte positiva (“Cántico Espiritual” y 
“Llama de amor viva”) de su obra. Por ejemplo, en el Cántico las criaturas son crea-
das por Dios y a él van dirigidas, mientras que en la Subida comparadas con Dios 
nada son, incluso el ser humano, puesto que “todas las cosas de la tierra y del cielo, 
comparadas con Dios, nada son” (1S 4,3). Aquello que en Subida eran “cosas y bie-
nes del mundo” (3S 19,7) pasan al Cántico a ser “huellas” y “rastros” de la presencia 
permanente del Amado (CB 25,3). De esta manera, este cambio de perspectiva 
“es fruto de la madurez teologal y desprendimiento laborioso” que requiere de “la 
renuncia a la valoración utilitaria y al afecto posesivo y egoísta” (Ruíz, 2006: 402).

En segundo lugar, las criaturas no son simples objetos de análisis o de afi-
ción pasiva, sino el reflejo de la sabiduría del Creador. Para Juan de la Cruz no 
sólo son criaturas los animales y los humanos, sino que recoge por igual monta-
ñas, valles, ínsulas, ríos, aires, estrellas o incluso el Sol para identificar en ellos la 
presencia de la mano del Amado. Así, por ejemplo, encontramos en dos cancio-
nes del Cántico dos modos de “contar y cantar las grandezas de su Amado” (CB 
14-15,2). Estas canciones son:



ECOLOGÍA INTEGRAL EN FRAY JUAN DE LA CRUZ: LA RAÍZ CÓSMICA, EVOLUTIVA Y ANTROPOLÓGICA DEL SER HUMANO 187

CB 14 CB 20-21
Mi amado: las montañas, 

los valles solitarios nemorosos, 
las ínsulas extrañas, 
los ríos sonorosos, 

el silbo de los aires amorosos.

A las aves ligeras, 
leones, ciervos, gamos saltadores, 

montes, valles, riberas, 
aguas, aires, ardores. 

y miedos de las noches veladores.

Además, en la canción 4ª y 5ª del Cántico vemos que no existe jerarquía o 
nociones neoplatónicas de superioridad/inferioridad con las criaturas, sino un 
diálogo simétrico activo con ellas al modo de preguntas y respuestas.

Pregunta a las Criaturas Respuesta de las Criaturas
¡Oh bosques y espesuras, 

plantadas por la mano del amado! 
¡Oh prado de verduras, 

de flores esmaltado!, 
decid si por vosotros ha pasado.

Mil gracias derramando, 
pasó por estos sotos con presura, 

y yéndolos mirando, 
con sola su figura 

vestidos los dejó de hermosura.

Desde este diálogo simétrico responden las criaturas a la Amada señalando 
no sólo la relación directa que tienen con ella como criaturas “plantadas por la 
mano del Amado” (CB 4), sino que además señala el papel que juegan en la 
naturaleza “hermoseándolas con el admirable orden y dependencia indeficiente 
que tienen unas de otras” (CB 5,1). Esa dependencia que tienen unas criaturas de 
otras se traduce como interdependencia y ecodependencia entre diferentes eco-
sistemas naturales (tierra, agua, aire) y las distintas comunidades de organismos 
(creaturas), tal como leemos en el siguiente fragmento del Cántico:

¡Oh bosques y espesuras! Llama bosques a los elementos, que son: tierra, agua, aire 
y fuego; porque así como amenísimos bosques están poblados de espesas criaturas, a 
las cuales aquí llama espesuras por el grande número y mucha diferencia que hay en 
ellas en cada elemento: en la tierra, innumerables variedades de animales y plantas; 
en el agua, innumerables diferencias de peces, y en el aire, mucha diversidad de aves; 
y el elemento del fuego que concurre con todos para la animación y conservación de 
ellos; y así, cada suerte de animales vive en su elemento y está locada y plantada en él 
como en su bosque y región donde nace y se cría. Y, a la verdad, así lo mandó Dios en 
la creación de ellos, mandando a la tierra que produjese las plantas y los animales, y a 
la mar y agua los peces, y al aire hizo morada de las aves (CB 4,2).

Estos términos ecológicos señalan que más que hermanas, en el sentido de 
Francisco de Asís, las criaturas son para Juan de la Cruz expansiones y presen-
cia del Amado en una comunión de amor (activa), más que de una solidaridad 



IIº PARTE.  PROFETA Y PASTOR188

fraterna (pasiva). No las llega a separar diciendo “amada montaña” o “amados 
valles”, sino que las vincula y une con el Amado. No dice “son”, sino “es”: “Estas 
montañas es mi Amado para mí” o “Estos valles es mi Amado para mí” (CB 14, 
6-7). De esta manera todo es amor, presencia de Dios en el mundo. A partir 
de las criaturas Dios es “más amado y conocido” (3S 24,5), llegando el místico 
a descubrir “aquella infinita hermosura sobrenatural de la figura de Dios cuyo 
mirar viste de hermosura y alegría el mundo y a todos los cielos”, así como “al 
abrir su mano, llena todo animal de bendición” (CB 6,1).

Además, los “bosques” (ecosistemas) y sus “espesuras” (criaturas que pue-
blan los ecosistemas) precisan de otra criatura llamada Sol (CB 20-21,4; LB 2,5; 
LB 3,46). Esta criatura cósmica “envía sus rayos, enjuga y calienta y hermosea y 
resplandece” (CB 33,1). Es decir, el Sol con sus rayos permite la regulación de la 
temperatura a nivel biológico en animales, plantas y, por supuesto, humanos. De 
esta manera, en un sentido ecológico moderno, el planeta Tierra es un ecosistema 
termodinámico global caracterizado también como “biosfera” (Margalef, 1980a, 
1980b: 881 y ss.). Esta biosfera precisa del Sol para su desarrollo y está formada 
por el conjunto de los seres vivos, junto con el medio físico que les rodea, en una 
compleja red de interrelaciones entre los diferentes organismos y su medio. A su 
vez, forman parte de la biosfera la litosfera (superficie sólida de la Tierra), la hi-
drosfera (superficie líquida de la Tierra) y la atmósfera (capa gaseosa que envuelve 
la Tierra).

Para Juan de la Cruz estas formulaciones ecológicas sobre el funcionamien-
to de la naturaleza serían parte de la dinámica natural de las criaturas y de la 
presencia de Dios en ellas. A partir de esta experiencia con la naturaleza nos dice 
“qué es Dios para él y cómo la naturaleza hay que mirarla con ojos nuevos” (Vi-
cente Rodríguez, 1987: 122-123). Habla de “la agradable frescura de la mañana” 
(CB 30,4) unida al canto del ruiseñor en primavera “pasados los fríos, lluvias 
y variedades del invierno, y hace melodía al oído y al espíritu recreación” para 
sentir “la nueva primavera en libertad y anchura y alegría de espíritu” (CB 39,8).

Además, según numerosos relatos históricos de la época, sabemos que fray 
Juan de la Cruz disfrutaba diariamente de la naturaleza. En sus ratos libres gusta-
ba del “contacto con la naturaleza, con el monte, con el río, con el agua, con las 
estrellas, con la noche, con la flora, con la fauna” (Juan de la Cruz, 2009: 1120). 
Labraba la tierra, preparaba el pan y realizaba otras labores del campo (Biblioteca 
Mística Carmelitana, 2000: 365). Según indica un discípulo suyo:

Nos sacaba muchas veces al campo y allí nos decía que, con aquellas hierbeci-
tas, y como ellas, alabásemos a nuestro Criador. Y, cantando salmos, se apartaba de 
nosotros con un rostro encendido que parecía le salía fuego de él (Biblioteca Mística 
Carmelitana, 2000: 402).



ECOLOGÍA INTEGRAL EN FRAY JUAN DE LA CRUZ: LA RAÍZ CÓSMICA, EVOLUTIVA Y ANTROPOLÓGICA DEL SER HUMANO 189

Uno de sus principales biógrafos, Crisógono de Jesús, reconstruye el estilo 
de oración y meditación que enseñaba fray Juan a los suyos muy en consonancia 
con su sensibilidad ecológica:

Le gusta sacar a sus religiosos a pleno campo. Unas veces es para hacer la oración 
de comunidad entre las peñas y el boscaje. En vez de leer un punto de meditación en 
el libro, fray Juan, sentado entre ellos en el monte, les habla de las maravillas de la 
creación, que tan espléndidas tienen ante los ojos; de la hermosura de la naturaleza. 
Del reflejo de la divina hermosura que se descubre en aquellas flores, en las aguas 
cristalinas que pasan rozándoles los pies descalzos, en las avecillas que quizá cantan en 
la copa del árbol próximo, en la luz del sol, aquí tan luminosa... Y luego los manda 
separarse a meditar, diseminados por el monte, ocultos entre el arbolado, al pie de una 
fuente o sentados sobre un risco (Crisógono de Jesús, 1991: 187).

Además de labrar la tierra y salir al campo a orar y meditar, Juan de la Cruz 
disfrutaba con amigos y frailes en la naturaleza mientras la respetaba. Una carta 
atestigua que estando en julio de 1591 paseando junto a un fraile en una zona 
de campo cerca de Madrid, al observar la hierba crecida en el camino dijo: “Vá-
monos por esto que no está pisado; que no ha pasado por aquí nadie que haya 
ofendido a Dios”5. Esta escena de la vida cotidiana de fray Juan muestra las pre-
venciones y responsabilidades, incluso de tipo moral, que posiblemente traduce 
de una lectura distinta de la naturaleza, no utilitaria, como naturaleza Creada por 
Dios. El teocentrismo sanjuanista brota en toda su obra como veremos a conti-
nuación en relación con su posible propuesta ecoética.

3. � ¿Fray Juan de la Cruz y la ecofilosofía? Una aproximación a su ecología 
integral como propuesta ecoética

Según el teocentrismo, sólo Dios, o las divinidades, posee valor intrínseco, 
donde este significaría el valor que algo “posee por sí mismo, es decir con inde-
pendencia de su contribución al valor de cualquier otra entidad” (Velayos, 1996: 
35)6. Por su parte, la naturaleza merece únicamente consideración moral indirecta 
en cuanto creación divina. Esto supone que, de la misma manera que el amor a 
una madre nos insta a tratar adecuadamente a sus hijos, el respeto o veneración 
al Dios creador se vería también fortalecido por la promoción del bienestar de 
sus criaturas, lo cual justificaría un trato adecuado a las mismas que, en último 
término, se referiría a Dios o a su voluntad divina (Velayos, 1996: 30).

5  La carta puede consultarse en la Biblioteca Nacional de Madrid: BNM, ms. 8568, fol. 297.
6  Lo que define propiamente al valor intrínseco en el marco de la environmental ethics es su oposición al 
valor instrumental o utilitario. Aunque el valor intrínseco depende de las características intrínsecas del 
ser valorado, puede ser compatible con versiones metaéticas subjetivistas que reclaman la importancia del 
sujeto valorador o de las relaciones entre este y el objeto valorado.



IIº PARTE.  PROFETA Y PASTOR190

Autores como John Passmore (1978) interpretan teocéntricamente los tex-
tos del Génesis. Para este pionero de la ética ecológica o ecoética, la naturaleza 
no es sagrada en este texto bíblico, pero posee un valor divino que le pertenece 
por haber sido creada por Dios. A esto se oponen otras interpretaciones, como la 
de otro de los pioneros de la ecoética que incluye también lo no humano, Robin 
Attfield. Este autor defiende con ahínco la conciliación entre los valores intrín-
secos de Dios y de sus criaturas en el Antiguo Testamento (1987: 161). Según el 
teocentrismo, pues, todo lo creado merece consideración moral indirecta. Es de-
cir, los deberes hacia la naturaleza lo son hacia Dios creador. Como hemos visto 
en otros apartados, las criaturas son “huellas y rastros de la presencia permanente 
del Amado” (CB 25,3).

Teocentrismo

Antropocentrismo

Animalismo

Biocentrismo individualista

Biocentrismo holista

rocas, montañas...
Universo

Sistema solar

Figura 1. Algunos horizontes de consideración moral.

No todo ser que merezca nuestra atención moral por sí mismo ha de ser, a 
su vez, agente moral (agente es aquel individuo capaz de evaluación y decisión 
moral). En esto, muchos ecoéticos se oponen a los autores antropocentristas, para 
quienes solo otro ser humano, o persona, es poseedor de consideración moral 
(esto es, beneficiario de la conducta moral del anterior). Sólo un ser que, a su 
vez, sea agente moral, es relevante moralmente hablando para la mayoritaria éti-
ca antropocentrista. Sin embargo, ya en la tradición filosófica algunos autores 
habían sobrepasado el antropocentrismo a favor de otros seres que también me-
recerían nuestro respeto moral (como vemos en Teofrasto, Francisco de Asís, 
Rousseau o Margaret Cavendish, entre otros).



ECOLOGÍA INTEGRAL EN FRAY JUAN DE LA CRUZ: LA RAÍZ CÓSMICA, EVOLUTIVA Y ANTROPOLÓGICA DEL SER HUMANO 191

Pues bien, la ecoética como environmental ethics se caracterizó por expandir 
los límites de los seres que pueden ser relevantes para nosotros en un sentido mo-
ral, es decir, aquellos sobre los que tendríamos deberes morales directos (por ellos 
mismos, debido a su valor intrínseco). Conocemos diversas teorías expansivas 
que van desde el animalismo, zoocentrismo o sensocentrismo (valor intrínseco de 
los seres sintientes), al biocentrismo individualista o conativismo (valor intrínseco 
de todos los seres vivos) y, finalmente, al biocentrismo holista (se añaden las espe-
cies, los ecosistemas y la biosfera como entidades con valor intrínseco). Algunos 
de los biocentristas incluyen también a entidades naturales no vivas en cuanto 
pertenecientes a la Tierra y también por sí mismas, así las montañas, los minera-
les, los ríos, etc., (Naess, 1989).

Pero, tras transitar los “ismos” anteriores, se observa que el Cosmos queda, 
salvo excepción, fuera de nuestro espectro moral, cosa que en Fray Juan de la 
Cruz no sucede. La obra de nuestro fraile poeta es enormemente original en este 
punto. Había conocido que la Tierra no era el centro del Universo y acoge en su 
obra al Sol y a las estrellas como criaturas celestes, dignas de admiración. Existe 
a este respecto una adoración al Sol y al cielo en su obra que no resulta única en 
el Renacimiento ni tampoco en épocas previas (como vimos, en algunos versos 
de Francisco de Asís encontramos una alabanza al sol, a la luna y a las estrellas 
en un sentido de fraternidad-hermandad). Pero, para lo que nos interesa, lo rele-
vante es que la consideración moral indirecta se extiende a los seres más perfectos, 
al mundo de las esferas.

Co
ns

id
er

ac
ió

n 
m

or
al 

in
di

re
cta

Todo merece consideración 
moral indirecta. Es decir, los 
deberes hacia la naturaleza 

lo son hacia Dios.

TODO LO 
CREADO

Figura 2. Teocentrismo en fray Juan de la Cruz.



IIº PARTE.  PROFETA Y PASTOR192

En el ámbito de la environmental ethics o ética ambiental, son muy pocos los 
autores que han reclamado respeto moral más allá de nuestro planeta (Lee, 1994). 
Hoy esto cobraría perfecta actualidad dadas las posibilidades técnicas que, poco a 
poco, nos han acercado a la Luna o, incluso, en un futuro a planetas como Marte. 
Keekok Lee se pregunta qué es exclusivo de la Tierra, porque la naturaleza no es sólo 
naturaleza terrestre y se extiende, como poco, al Sistema Solar. Reivindica, pues, una 
ética astronómica y no planetaria en donde la naturaleza abiótica (gases, rocas etc.) 
posee valor intrínseco como un valor existencial independiente de los seres humanos.

Conclusiones

En este trabajo de investigación hemos ido a contracorriente de los autores 
que interpretan la ética cristiana como una ética que, al separar radicalmente al 
ser humano del resto de la naturaleza no humana, limita la posibilidad de exten-
der la consideración a esta que, según ellos, está por esencia al servicio del hom-
bre (Routleys, 1979; White, 1969; Passmore, 1978). Sin embargo, debemos 
aclarar que la atención desde un punto de vista ético a las criaturas no humanas 
que pueblan nuestro mundo es bastante excepcional en la filosofía cristiana.

Fray Juan de la Cruz es, para nosotros, uno de los más contundentes en la 
defensa y veneración de la naturaleza desde el cristianismo. Y es, precisamente, 
su expresión extrema y en los límites la que más favorece su lectura universal. Él 
nos hace empatizar con árboles, ríos y campos de verduras. Pero es verdad que 
hay más autores cristianos que nos legaron una visión amable de la naturaleza no 
humana. Por citar un ejemplo, en el Hexamerón de Basilio (330-379), fuente de 
la versión latina de Ambrosio, leemos lo siguiente:

...quiero que la creación os penetre con tal admiración que, en todas partes, estéis 
donde estéis, la más pequeña planta pueda aportaros el claro recuerdo del Creador7.

A su vez, Ambrosio, sobre la base del verso 24 del Salmo 104, afirma que 
el mundo es un signo (specimen) de la divina creación y que, al verlo, nos lleva 
a alabar al Hacedor (operator)8. Basten estos ejemplos para comprender el signi-
ficado del mundo natural en el cristianismo. Porque, según indica el Papa Fran-
cisco, “el suelo, el agua, las montañas, todo es caricia de Dios, un libro precioso.” 
(Francisco, 2015: 66).

Ahora bien, ¿cómo puede ayudar la lectura de la obra de fray Juan a la cons-
trucción de una ecoética actual? Parece, por todo lo visto con anterioridad, que los 

7  Basilio. Hexaem, Hom.3, 2.
8  Ambr. Hexaem, 1, 5,17.



ECOLOGÍA INTEGRAL EN FRAY JUAN DE LA CRUZ: LA RAÍZ CÓSMICA, EVOLUTIVA Y ANTROPOLÓGICA DEL SER HUMANO 193

creyentes en Dios creador pueden aprender de fray Juan el respeto a la naturaleza 
mediante el amor que une. En cuanto a los no creyentes, es muy fácil encontrar 
en su lectura motivos para amar la naturaleza, los estéticos, los nacidos del asom-
bro o de la noción de eternidad, que conectan con lo que fray Juan nos quiere 
transmitir. Así expresa Marta Tafalla, desde una filosofía racional, la motivación 
estética para respetar la naturaleza:

De lo que no nos cabe duda, es que posee un valor estético, pues está llena de 
seres vivos, entidades inorgánicas y paisajes que reconocemos como bellos. Y que re-
conocer esa belleza significa que nos deleitamos en su contemplación: que nos agrada 
contemplar flores de hibisco de las que vienen a alimentarse los colibríes; que pasear 
por una playa desierta en una mañana de invierno nos devuelve la calma perdida en la 
ciudad; que contemplar altas cumbres nevadas nos despierta sentimientos de admira-
ción, humildad y respeto (Tafalla, 2005: 219-20).

Conecta también con fray Juan El sentido del asombro del que habla Ra-
chel Carson (2012), que nos enseña a educar a los niños en él mientras vivan el 
contacto con la naturaleza. Para ella, es difícil respetar aquello que no se ama. 
A pesar de ser una persona religiosa, no alude nunca a Dios en su obra, que ha 
servido y seguirá sirviendo como inspiración a millones de personas preocupadas 
por el medio ambiente y el futuro de la Tierra.

La belleza, la gratitud hacia los dones que la naturaleza nos ofrece, o el 
asombro que nos produce, pueden ser impulsos para su respeto. Y todos ellos son 
perfectamente expresados, en un lenguaje prácticamente universal, por nuestro 
autor abulense. Como conclusión, cinco puntos a tener en cuenta a la hora de 
entender la propuesta de fray Juan en relación con la naturaleza:

1. � Superación del neoplatonismo, el panteísmo y la cosmología medieval. 
Hombre y místico de la Modernidad.

2. � Las huellas en la naturaleza: Dios en las criaturas (relación de diálogo).
3. � Consideración y valoración del Cosmos en su magnitud.
4. � Fray Juan de la Cruz nos enseña a amar y a agradecer a la naturaleza en 

una época en que la es entendida como un objeto de dominio, una cosa 
carente de valor y hasta algo que superar mediante la tecnología.

5. � Su lectura puede invitar a ver con otros ojos nuestro mundo, a conciliar-
nos con la naturaleza y a dejar de comprenderla como un conjunto de 
recursos hasta conseguir descubrir su belleza y todo cuanto le debemos.

Bibliografía
Aquino. T. (2007). Suma contra los gentiles. Madrid. BAC.



IIº PARTE.  PROFETA Y PASTOR194

Aranguren, J. L. L. (1973). San Juan de la Cruz. Madrid. Ediciones Júcar.
Attfield, R. (1987). “Biocentrism, Moral Standing and Moral Significance”. 

Philosophica, 39, 47-58.
Balthasar, H. U. (2000). Gloria. Una estética teológica 3. Madrid. Encuentro.
Bratton, S. P. (1988). “The Original Desert Solitaire: Early Christian Monasti-

cism and Wilderness”. Environmental Ethics, 10, 31-53.
Biblioteca Mística Carmelitana (2000). San Juan de la Cruz. Actas de gobierno y 

declaraciones de los testigos. Burgos. Monte Carmelo.
Carson, R. (2012) El Sentido del Asombro. Madrid. Encuentro.
Crisógono de Jesús (1991). Vida de San Juan de la Cruz. Madrid. BAC.
Cusa, N. (1957). La Docta Ignorancia. Buenos Aires. Aguilar.
Fernández Álvarez, M. (1984). La sociedad española del Siglo de Oro. Madrid. 

Gredos.
Francisco (2015). Laudato si´. Sobre el cuidado de la casa común. Madrid. Edi-

besa.
Francisco de Asís (2013). Escritos, biografías y documentos de la época, Madrid. 

BAC.
Glacken J., Clarence, Huellas en la Playa de Rodas. Naturaleza y Cultura en el 

pensamiento occidental desde la Antigüedad hasta finales del siglo xviii, Ma-
drid. Serbal, 1996.

Gómez-Héras, J. Mª. Gª. (1997). Ética del medio ambiente. Problema, Perspec-
tivas, Historia. Madrid. Tecnos.

Gómez-Héras, J. Mª. Gª. (2010). En armonía con la naturaleza. Reconstrucción 
medioambiental de la filosofía. Madrid. Biblioteca Nueva.

Haag, H. (1992). Breve diccionario de la Biblia. Barcelona. Herder.
Juan de la Cruz (2009). Obras Completas de San Juan de la Cruz. Madird. 

EDE.
Juan Pablo II (1979). “Bula «Inter Sanctos» por la que proclama a san Francisco 

patrono de los ecologistas”. AAS, 71, 1509-1510.
Lee, K. (1994). “Awe and Humility: Intrinsic Value in Nature Beyond an Earth-

bound Environmental Ethics”, en R. Attfield & A. Belsey (eds). Philosophy 
and the Natural Environment. Cambridge. Cambridge University Press, pp. 
89-101.

Kelly Nemeck, F. (1985). Receptividad. De Juan de la Cruz a Teilhard de Char-
din. Madrid. EDE.

Kuhn, T. (1996). La revolución copernicana. Barcelona. Ariel.
Küng, H. (1997). El cristianismo: esencia e historia. Madrid. Editorial Trotta.



ECOLOGÍA INTEGRAL EN FRAY JUAN DE LA CRUZ: LA RAÍZ CÓSMICA, EVOLUTIVA Y ANTROPOLÓGICA DEL SER HUMANO 195

Margalef, R. (1980a). La Biosfera entre la termodinámica y el juego. Barcelona. 
Ediciones Omega.

Margalef, R. (1980b). Ecología. Barcelona. Ediciones Omega.
Moncrief, L. W. (1970). “The Cultural Basis for our Environmental crisis”, 

Science, 170, 508-512.
Naess, A. (1989). Ecology, Community and lifestyle, Cambridge. Cambridge 

University Press.
Passmore, J. (1978). La responsabilidad del hombre frente a la naturaleza. Madrid. 

Alianza Editorial.
Pikaza, X. (1997). “«Dominad la Tierra...» (Gen 1, 28). Relato bíblico de la 

creación y ecología”, en J. Mª. Gª. Gómez-Heras (coord.). Ética del medio 
ambiente. Problema, Perspectivas, Historia. Madrid. Tecnos, pp. 207-222.

Pikaza, X. (2017). Ejercicio de amor. Recorrido por el Cántico Espiritual de san 
Juan de la Cruz. Madrid. San Pablo.

Romero, J. (2021). “La crítica al neoplatonismo en Teresa de Jesús. Tomismo 
y mística en el siglo xvi: del arrobamiento en el Absoluto a la praxis ética”. 
Ciencia Tomista, 148, 153-178.

Routleys, R. y V. (1979). “Against the Inevitability of Human Chauvinism”, 
en D. Goodpaster, D. & K. Sayre, (eds). Ethics and Problemes on the 21st 
Century. Indiana. Notre-Dame Press, pp. 36-57.

Ruíz, F. (2006). Místico y Maestro. San Juan de la Cruz. Madrid. EDE.
Sánchez Lora, J. L. (1992). San Juan de la Cruz en la Revolución Copernicana. 

Madrid. EDE.
Tafalla, Marta. (2005). “Por una estética de la naturaleza: la belleza natural 

como argumento ecologista”. Isegoría, 32, 215-226.
Torres Marcos, Máximo (1991). San Juan de la Cruz (un tesoro escondido e 

ignorado). Ávila, TAU.
Velayos-Castelo, C. (1996). La dimensión moral del ambiente natural: ¿necesi-

tamos una nueva ética? Granada. Editorial Comares.
Velayos-Castelo, C. (2013). “La frontera animal-humano”. Arbor. Ciencia, 

pensamiento, cultura, 763, a065.
Vicente Rodríguez, J. (1987). “San Juan de la Cruz y la ecología”. Revista de 

Espiritualidad, 46, 109-133.
White, L. (1969). “The Historical Roots of Our Ecologic Crisis”, Science, 155, 

1203-1207.




